
Índice

Nota do autor	 9

I – A ILUSTRAÇÃO EM PORTUGAL	 11
D. Frei Manuel do Cenáculo e a Ilustração em Portugal	 13
António Soares Barbosa e o Problema Moral	 25
António Braz Teixeira e o Pensamento Português do Século XVIII	 43

II – LIBERALISMO EM PORTUGAL E NO BRASIL	 57
A Cultura Política do Vintismo	 59
D. Pedro Imperador do Brasil e a Assembleia Constituinte de 1823	 77

III – SILVESTRE PINHEIRO FERREIRA	 101
Discorrer com Acerto e Falar com Correção	 103
O Pensamento Liberal de Silvestre Pinheiro Ferreira	 115
As Circunstâncias da Paz e da Guerra  
na Vida e Obra de Silvestre Pinheiro Ferreira	 133

IV – �PENSAMENTO PORTUGUÊS  
OITOCENTISTA E NOVECENTISTA	 151
Cultura Filosófica em Portugal na Primeira Metade do Século XIX	 153
Algumas Notas Sobre o Pensamento Político  
em Portugal no Século XIX	 167
O Panenteísmo de Krause e o Pantiteísmo de Cunha Seixas	 193
A Influência de Sampaio Bruno no  
Pensamento Português Contemporâneo	 205
Basílio Teles: O Mistério do Mal e os Limites da Inteligibilidade	 219
Basílio Teles e a História. Breves Notas	 241
José de Arriaga e a Ideologia Liberal	 251
Jean-Marie Guyau no Pensamento Português	 265
Direito E Filosofia em José Hermano Saraiva	 281



V – KRAUSE E COMTE	 295
O Organicismo de Karl Krause	 297
Ordem e Progresso em Auguste Comte	 309

VI – PENSAR A REPÚBLICA	 321
José Felix Henriques Nogueira	 323
Teófilo Braga Reflexão e Teorização Sociológicas	 341
Positivismo e República em Portugal e no Brasil	 357
A Renascença Portuguesa e a República	 373

VII – EXPRESSÕES DO PENSAMENTO LUSO-BRASILEIRO	 397
Antero De Quental e um Colóquio De 1991	 399
A exegese anteriana de António Braz Teixeira,  
António Quadros, Nelson Saldanha e Ricardo Velez Rodriguez 	 399
Contrastes e Confrontos no Pensamento Luso-Brasileiro	 409
Miguel Reale Pensamento e Ação	 417
A Sociologia Existencialde Gilberto Freyre	 437

VIII – JOSÉ ORTEGA Y GASSET	 449
Razão Vital e Razão Histórica Ortega y Gasset	 451
A Relação de Sujeito e Objeto no Pensamento de Jose Ortega y Gasset	 461
A Presença de Ortega y Gasset no Pensamento Luso-Brasileiro	 473
Gustavo de Fraga e José Ortega y Gasset	 495

IX – AUTORES E IDEIAS	 507
Eduardo Abranches de Soveral e o Pensamento Luso-Brasileiro	 509
António Quadros Hermeneuta do Pensamento Português	 517
José Pinharanda Gomes e a História da Filosofia em Portugal	 529
José Sebastião da Silva Dias História e Historiosofia	 539
Manuel Ferreira Patrício e a Vontade de Verdade	 555
A Presença de Kant no Pensamento de António Paim	 563
Luiz António Barreto: Cultura e Cidadania	 581

X – CATOLICISMO, MODERNIDADE E ANTI MODERNIDADE	 593
Catolicismo, Modernidade e Anti Modernidade	 595



Nota do autor

Este segundo volume dos Percursos reúne vários trabalhos, uns mais 
antigos, outros de data muito recente, integrados em temas, como aconte‑
ceu no primeiro volume e com significativa margem de atenção prestada à 
história do pensamento de Portugal e do Brasil. Muitos deles tiveram ori‑
gem em comunicações apresentadas em várias circunstâncias embora de 
uma forma ou de outra, entretanto,reelaboradas

As referências teóricas e epistemológicas em que me revejo, no âmbito 
da história das ideias, são as que tomei por estruturante no primeiro volume 
dos Percursos em 2004. O debate não cessou e a bibliografia disponível é vasta 
e recorrente no âmbito de fazer e pensar a história. Gostaria de assinalar, em 
Portugal, a esse propósito, o aprofundamento concretizado por João Luís Lis‑
boa em Então, o quê?-A história que (se) conta é problemática (2018). 

A pensabilidade do facto e a atenção prestada a circunstâncias tensio‑
nais da realidade histórica continuam a estar presente no que tenho procu‑
rado elaborar em termos de historicidade. 

A maior parte das expressões historiográficas que preenchem o pre‑
sente volume continuam e aprofundam temas e problemas em que a tan‑
gência do histórico e do filosófico é evidente e é procurado pelo autor. 
Ainda hoje me posso socorrer, no fundo, da mensagem de Leo Strauss 
quando reivindicava o caráter fundante do pensamento filosófico que só 
se esclarece e projeta, fecundamente, pela mediação do histórico. Ou, se 
quisermos, também, pela dimensão situada ou da circunstância do que se 
pensa. A este propósito, não escondo o encontro mais tardio que me foi 
dado ter com o pensamento de Ortega y Gasset a que dou algum espaço no 
presente volume As tentativas de reflexão e de delineamento histórico do 
que é oferecido ao leitor tem a dimensão e intenção problematizantes sem 
pretensões de obra totalmente acabada. Norteia-me a categoria do possível . 

Abril de 2024



I  
 

A ILUSTRAÇÃO EM 
PORTUGAL



D. Frei Manuel do Cenáculo e a 
Ilustração em Portugal

1. 

A Ilustração, as Luzes ou o Iluminismo, designações correntes e equi‑
valentes que podem ser utilizadas como o modo de caracterizar uma deter‑
minada época e movimento de ideias exige algumas considerações sobre 
o modo como se manifestou em distintos espaços sociais, religiosos e cul‑
turais. Uma certa relativização que possa ser invocada, a propósito da efe‑
tiva vigência de sinais ilustrados na Península Ibérica, na Península Itálica 
e na Áustria, decorre não só da existência das tensões entre Razão e Fé 
como, também, da problemática articulação de imanência e transcendên‑
cia de tal modo que se possa defender que, em vez de Iluminismo, preva‑
leceu antes, em virtude dessas tensões, uma atitude paradigmaticamente 
eclética, nomeadamente, no campo da teologia, da moral e do direito no 
que concerne aos seus princípios fundamentadores (Teixeira:2009,43-55;‑
Dias,1972:18-22). Na relativização resultante de tal leitura residirá a cir‑
cunstância das expressões filosóficas, éticas ou considerações teológicas de 
maior sentido crítico se afastarem ou contraporem ao que foi a vigência, 
maior ou menor, do filosofismo, do enciclopedismo e do deísmo na Europa 
de Setecentos. 

Como ponto de referência para a contraposição da aludida relativização 
pode invocar-se, igualmente, a dificuldade de viabilizar, em países estrutural‑
mente católicos, a absoluta maioridade da Razão tal como Kant a equaciona 
no célebre texto Was ist Aufklärung (1784). D. Frei Manuel do Cenáculo Vilas 
Boas (1724-1814), de modo contrapolar, não deixará de sinalizar os abusos 
da Razão autónoma que necessita de ser bem-educada e virtuosa. 



Percursos de História das Ideias – II 14

Em todo o caso, se a epifania da Razão, a luz natural, pode ser reportada 
a uma trajetória com origem no livre exame de matriz protestante(1) não é 
menos comprovado que nos países essencialmente católicos se verificou a 
incorporação e tratamento de conteúdos comuns como os do racionalismo 
cartesiano, o interesse pelas matemáticas, os problemas de conhecimento 
levantados por John Locke, o acolhimento da filosofia natural de signo 
newtoniano a que o Bispo de Beja e Arcebispo de Évora, em parte, aderiu. 

Numa perspetiva mais ampla de crise mental que caracterizou a 
Ilustração nem se pode esquecer, por um lado, a projeção da questão dos 
Antigos e Modernos (de que Cenáculo tem plena consciência) e que estão 
na base de um viés histórico, de progresso dos conhecimentos, ao arrepio 
do Seiscentismo e, por outro lado, a recuperação de valores humanistas e 
renascentistas que importa sublinhar. Num Prólogo de uma seleta latina 
adaptada de Pierre Chompré (1698-1760) para a reforma dos estudos pom‑
balinos entende-se, com clareza, esse propósito resgatador que bem pode‑
ria ser subscrito por Cenáculo:

“Havendo El-Rei, N. Senhor, com immortal glória do seu felicíssimo nome, 
ordenado a Reforma Geral dos Estudos das Letras Humanas para nos resti‑
tuir aquela antiga honra, de que tinham gozado os nosso maiores, quando 
ensinarão os Gouveas, os Teives, os Cardosos, e florescerão os Osórios,os 
Rezendes, os Estaços, e outro sem número de homens eruditíssimos, mando 
escolher para o uso das Escolas de Latinidade huma Collecção dos melhores 
Escritores da antiguidade Romana… ” (Selecta Latini Sermonis,1770:III). 

Este sentido de restituição parece-me poder configurar a Ilustração, 
em certa medida, como um Späthumanismus, para reter um conceito uti‑
lizado por Franco Venturi no âmbito do que considera ser a tradição ilu‑
minista italiana (Venturi,1963:47-54). No caso português esses primórdios 
ilustrados de concomitante recusa ao seiscentismo estão significativamente 
presentes nas Conferências Eruditas realizadas no Palácio dos Condes da 
Ericeira (Monteiro:1965). Seguiu-se um curto, mas brilhante, período joa-
nino entre 1744 e 1750 em que surgem as obras de Manuel de Azevedo 
Fortes, de António Nunes Ribeiro Sanches, de Luís António Vernei, a ação 

1	 A Ilustração tem na sua génese, ainda, uma tradição de livre pensamento que radica 
no “libertinismo” de que encontramos representantes em La Motte le Vayer ou St Évre‑
mond, entre outros. 



D. Frei Manuel do Cenáculo e a Ilustração em Portugal 15

da Congregação do Oratório e os primeiros volumes das Recreações Filosó-
ficas de Teodoro de Almeida. Há, depois, um período josefino e um período 
mariano cujo denominador comum se consubstancia na denúncia de per‑
sistências barrocas de sinal escolástico com novas e diferenciadas propostas 
reflexivas e valorativas. Esse confronto vai da receção um tanto difusa do 
cartesianismo, às conceções experimentais (hipotheses non fingo) de New‑
ton (1642-1727) e ao empirismo de Locke (1632-1704) que Vernei acolhe. 
Empirismo prolongado, mais tarde, no sensualismo de Condillac (1715-
1780). Não deve esquecer-se, ainda, a presença das ideias atomistas de 
Gassendi (1529-1655) que se insinuava através da leitura do Compendium 
Philosophicum do espanhol Tomás Vicente Tosca (1651-1723). O que deve 
ser acentuado, acima de tudo, é a utilização de recursos analíticos e expo‑
sitivos claros que contrastavam com o virtuosismo argumentativo e ocioso 
da escolástica que Cenáculo denuncia pelo seu uso exagerado “em detri‑
mento da realidade das coisas” (Cenáculo,1791:XIII). Na mesma linha de 
considerações o sábio franciscano fará reparo, ainda, ao gosto amaneirado 
da parenética que importaria ser substituída por uma oratória e eloquência 
mais naturais. (Gonçalves, 2015:159-165). 

Entretanto, à perceção interiorizada da luz natural correspondeu em 
Portugal, também, uma dada projeção política de que o projeto e o desenho 
da pólis pombalina será expressão e em que a vertente educativa assume 
particular relevância. Assim a exalta o Bispo de Beja nos Cuidados Literá-
rios em que o destinatário fundamental é o clero:

“A tudo acudiu um sábio Rei nas Pragmáticas, e disposições sobre todas as 
Escolas. De entre aqueles Estabelecimentos levanta sua Fonte de grão res‑
peito, e formusura a Legislação para Reforma da Universidade de Coim‑
bra. A Publicação de seus Estatutos em o ano de 1772, pôs em socego as 
pessoas desejosas, e empenhadas no bom gosto das aplicações literárias, 
e apetite de frutos especiosos, havidos pela melhor cultura das Ciências” 
(…)” As civilidades que nos prendem ao ilustre, e sábio Autor daquela 
acabada Obra (…) dão lugar a esta oficiosa persuasão, de que o nosso 
Clero a tenha por Exemplar, e Regra em suas aplicações a que se compo‑
nha com a devida proporção” (Cenáculo,1791:32-33). 

Contudo, a exaltação da universidade reformada não pode deixar de 
ser confrontada com manifestas restrições do que poderá ser entendido 
como o decidido rumo do sapere aude, do caminho para as Luzes, que Kant 



Percursos de História das Ideias – II 16

invocaria no seu texto clássico sobre a desejável ilustração emancipadora. 
Com efeito, a paideia regalista pombalina pela diligência dos seus censo‑
res oficiais veio a exercer-se através de evidentes reservas relativamente a 
um vasto leque de manifestações, abertamente ilustradas, do pensamento 
europeu. Persistiam as cautelas em face do perigo de imiscuição de ideias 
protestantes mas, acima de tudo, o temor da descrença e da secularização 
e naturalização de valores. Para tanto, importava contrapor uma sólida 
argumentação apologética, consignada num lema bem presente na litera‑
tura da época sobre a verdade da religião cristã (Mota,1993). É nesse con‑
texto que teremos que entender a responsabilidade censória de Cenáculo 
(Marcadé,1978:55 e ss. ) não só de um ponto de vista mais institucional 
e normativo mas, também, no plano das suas observações cautelosas e, 
em todo o caso, tolerantes, da necessidade e possibilidade de enfrentar o 
livro proibido quando lhe presidam “os retos fins de tais leituras” (Cená‑
culo,1770:530). De reter ainda, o intencional esclarecimento histórico que 
o Bispo de Beja virá a elaborar, nos Cuidados Literários, sobre a censura 
inquisitorial (Idem:525-529). 

Entretanto, com a morte de D. José I e consequente afastamento de 
Pombal (e imediato desvalimento político de Cenáculo) verificar-se-á um 
acentuado recrudescimento censório a partir da década de 90, a par da 
significativa continuidade reformista e ilustrada dos tempos de D. Maria 
I. Neste aspeto, a Academia das Ciências de Lisboa continuou, de forma 
menos estreita quanto a exigências políticas, sobretudo no seu início, a 
senda da reforma cultural pombalina. Em tal impulso reformista figuram 
atividades e escritos com o sentido de uma utilidade virtuosa bem presente 
no lema académico retirado de um verso de Fedro: “Nisi utile quod faci‑
mus stulta est gloria”. A vasta produção (muita dela publicada), quer das 
Memórias de Literatura, quer das Económicas ou as de Agricultura aí está 
para o provar. 

O investimento na filosofia natural, que foi pedra de toque da reforma 
pombalina, daria aso, ainda, a um certo newtonianismo moral que denota 
a atenção prestada à situação do homem entre as coisas da natureza (com 
as suas leis físicas) e o cuidado de não descurar o fim último da essência 
das coisas. Se a “Natureza é Deus”, para lembrar o dito de Cenáculo, nem 
por isso se deixam de exaltar muitas das descobertas da ciência como um 
espelho da harmonia da criação, daquelas “graças da natureza, e do Senhor 
que a fez para entendermos, e louvarmos sua benigníssima Providência” 
(Cenáculo,1786:11). Estamos aqui perante um newtonianismo moral a que 



D. Frei Manuel do Cenáculo e a Ilustração em Portugal 17

já por demais de uma vez me tenho referido que consiste em argumenta‑
ção de religião natural (como acontece com o canonista António Ribeiro 
dos Santos), inspirado em obras como L´Existence de Dieu démontrée par 
les merveilles de la nature,de Bernard Nieuwentyt (1654-1718), pela Phy-
sico Theology de William Derham (1657-1735), do Traité sur l´existence 
de Dieu tirée de la connaissance de la Nature, de Fénelon (1651-1715), a 
pedagógica Histoire du Ciel do abade Nöel –Antoine Pluche (1688-1761) 
autor, também, de Spectacle de la Nature. Na poesia didascálica dos fins do 
século XVIII e princípios de Oitocentos, em Portugal, o newtonianismo 
moral a que me refiro estará tembém presente nas traduções de As Plantas, 
de Richard de Castel ou em Os Jardins, de Delille feitas por Bocage, em 
A Natureza, de José Agostinho de Macedo ou no poema, muito inspirado 
pela classificação de Lineu, intitulado Recreações Botânicas da Marquesa 
de Alorna sob o nome arcádico de Alcipe (Pereira,2004:77-89). Cumpre 
sublinhar,igualmente, que em Portugal (e no Brasil) não deixaria de se 
intensificar a leitura de Montesquieu, de Voltaire, de Rousseau, de Helve‑
tius e de inúmeros outros autores através da clandestinidade da importação 
e circulação dos livros e jornais, matéria de investigação que continua a ser 
rasteada e estudada. 

O complexo trajeto de abertura às ideias ilustradas em Portugal acom‑
panhou o transcurso das conceções de índole jurídica ou moral. Assim, 
a partir da didática vigente grócio-pufendorfiana de Carlos de Martini, 
escolhido para as aulas de Direito Natural, em 1772 e que terá demo‑
rada influência, chegamos até às leituras de Emer de Vattel (1714-1767), 
de Gaetano Filangieri (1752-1788) e de Jean-Jacques Burlamaqui (1694-
1748) mais discutidas, de certo modo, à margem do claustro universitário. 
Pressente-se, então, um implícito sentido proto liberal em termos de argu‑
mentação. No campo do discurso filosófico será a hora do sensualismo de 
Condillac (1714-1780), de Destutt de Tracy (1754-1836) e de modo mais 
amplo, do utilitarista Jeremy Bentham (1748-1832). 

2. 

No breve enquadramento que acabo de fazer não deixei de ir referen‑
ciando Frei Manuel do Cenáculo com o objetivo de o integrar no movimento 
das Luzes portuguesas. Mas importa atender a alguns aspetos que explicam 
melhor o seu peculiar percurso ilustrado. Os pressupostos diferenciais da 



Percursos de História das Ideias – II 18

ilustração a que comecei por me referir, o discurso de Razão, que atravessa 
as diferentes expressões culturais em Portugal, até bem entrado o século 
XIX tem, necessariamente, que ser entendidos em sentido diverso da “ciên-
cia dos factos, (subl. nosso) de Deus, do Homem e da Natureza”, como estão 
expressos no Discurso Preliminar da Enciclopédia de Diderot e d´Alembert. 
(Encyclopédie, 1758:XXX) . O que se adequa ao discurso da luz natural, tal 
como Cenáculo o podia entender e admitir, é o da subordinação da natura 
naturata à natura naturans, isto é, da expressão física da natureza assegu‑
rada pela fundamentação transcendente, nos moldes em que o sábio fran‑
ciscano, de modo perentório a defende:

“A Natureza é em Deus uma Fonte, e um Centro de leis originais, Princípios 
de muitas outras, que são regras de Justiça, e Virtude” (Cenáculo,1785:12). 

O sábio franciscano não seria imune ao iluminismo romano, depois 
da decisiva viagem realizada em 1750, numa altura em que, em Portugal se 
encerrava o brilhante ciclo joanino. Com efeito, Manuel de Azevedo Fortes, 
em 1744, com o apoio e simpatia do Infante D. António publicará a Lógica 
Racional, Geométrica e Analítica, de influência cartesiana, em que o mate‑
matismo metodológico é consoante com as opções que Cenáculo perfilhará. 
Entretanto, em 1746 surgiu o polémico Verdadeiro Método de Estudar, de 
Luís António Vernei. Como o ilustrado franciscano, o autor do Aparatus ad 
Philosophiam et Theologiam e outras obras de Lógica e Metafísica, foi deci‑
sivamente influenciado pelas luzes italianas. Dois anos depois, em 1748, o 
oratoriano João Baptista, conhecedor de Descartes e de Newton, dá a conhe‑
cer a sua Philosophia Aristotelica Restituta, com material resultante e ampli‑
ficado da sua docência (de que aproveitara o jovem Manuel do Cenáculo no 
triénio de 1737-1740) e em 1750,Teodoro de Almeida dá início à Recreação 
Filosófica, obra de referência fundamental da Ilustração portuguesa. 

O teor iluminista das obras destes autores que encontrará eco na pro‑
moção pombalina da filosofia natural em confronto com a lógica e meta‑
físicas tradicionais não foi, em todo o caso, de molde a ilaquear o espaço 
imprescindível da filosofia racional e moral atendendo a que se procedeu, 
igualmente, a uma renovação dos pressupostos de abordagem teológica que 
a Frei Manuel do Cenáculo interessariam, muito particularmente, motiva‑
dos pela necessidade de maior ilustração e formação do clero. 

Frei Manuel do Cenáculo, como há pouco referi, iniciou a sua forma‑
ção na Congregação do Oratório tendo sido aluno de João Batista em 1739. 



D. Frei Manuel do Cenáculo e a Ilustração em Portugal 19

Por essa altura, como Silva Dias teve ocasião de afirmar, verificara-se na 
docência dos néris o rompimento com a filosofia tradicional (Dias,1972:11). 
É, todavia, na obra impressa de João Baptista, em 1748, que podemos com‑
provar as inovações do oratoriano no terreno da Física. Banha de Andrade 
é de parecer que a mudança no sentido da filosofia moderna não teria cau‑
sado especial impacto na mente do jovem Manuel do Cenáculo, por altura 
dos seus estudos nos congregados, interpretação aceite, também, por Gama 
Caeiro o que parece justificado pela definição, ainda ténue, dos novos con‑
tributos na sua docência (Caeiro,1998:340-341). No entanto, atendendo ao 
comprovado aligeiramento a que João Baptista ia procedendo no terreno da 
Lógica não é de excluir que teria sido neste primeiro contacto que começou 
o decisivo distanciamento de Cenáculo da escolástica embora sem nunca 
contestar a sua valia intrínseca e formal:

“Quando o Sistema Lógico Aristotélico induz a demasiadas abstrações 
Metafísicas e Lógicas fazendo o juízo mais problemático que assegurado 
nas verdades, e encaminhando a descobrir nos objetos mais razões de 
duvidar e a contrariar sem outra consequência positiva, não se deve per‑
der tempo, nem arriscar os talentos em tais cansados estudos. A delicadeza 
e abstração em sua razão formal não é o que se impugna, sim a inutilidade 
ou perversão e uso avesso” (Cenáculo,1791:129) . 

Para a formação de Cenáculo, contribuiu, igualmente, a frequência em 
Coimbra dos cursos do Colégio de S. Pedro onde, no início da década de 
40, os franciscanos iam pautando a docência por alguma abertura ao pen‑
samento moderno mesmo que de um modo marginal e informativo e nem 
sempre superiormente aceite. Ao mesmo tempo, o futuro Bispo de Beja fre‑
quenta a Faculdade de Teologia da Universidade conimbricense recebendo 
o grau de Doutor em 1750. O que caracteriza a forma mentis de Manual do 
Cenáculo, na altura em que passará, também, a exercer funções de lente 
de Artes entre 1749-1752, no colégio coimbrão dos franciscanos, segundo 
Gama Caeiro, é uma atitude “nitidamente escolástica, guiada pelos tratados 
do Estagirita e adaptada, quanto possível, ao pensamento de Duns Escoto” 
(Caeiro,1998:347). 

Prosseguindo na senda dominante da Ordem Franciscana, o modo 
como Cenáculo encara a Física é predominantemente metafísico como se 
pode comprovar da leitura das Conclusiones Physiologicae (1752). A clara 
oposição a Descartes, onde se constata uma sintonia com o influente filósofo, 



Percursos de História das Ideias – II 20

teólogo e apologeta Pierre-Daniel Huet (Censura Philosophiae Cartesiana e 
outras obras) que virá a recordar, enfaticamente, nos Cuidados Literários 
contrasta, todavia, com a atenção prestada a Newton. A propensão meto‑
dológica pelo matematismo justifica para Gama Caeiro, igualmente, a sim‑
patia de Cenáculo pelas ideias de Raimundo Lulio (1232-1315) chamando 
a atenção para a afirmação contida nas Advertências Críticas e Apologéticas 
quando alude ao “método simplicíssimo e semelhante ao matemático” do 
missionário maiorquino (Idem:363) (2). 

Contudo, a circunstância relevante e decisiva no percurso existencial 
e intelectual do doutor franciscano concretizou-se na viagem a Roma, em 
1750, em companhia do seu mestre Frei Joaquim de S. José. Cenáculo pôde 
assim contactar, no seu itinerário, com um universo vasto da cultura euro‑
peia setecentista, admirar a riqueza das bibliotecas e presenciar uma vida 
intelectual e espiritual bem mais intensa que a da sua pátria. 

“As famosas Bibliotecas que se presentaram à nossa curiosidade nas 
cidades eruditas da nossa passagem, levantaram milhares de ideias que 
se começaram a produzir e como o tempo ia permitindo. Dava-se lugar, 
entre livros que pouco mais se haviam de ler, a obras de novo gosto” 
(Cenáculo,1794:200). 

Essa descoberta significou, igualmente, confrontar-se, em Roma, 
com as tendências filosóficas mais modernas nas várias ordens religiosas 
constatando que entre os franciscanos se continuava a seguir Duns Escoto 
(Caeiro,1994:307). 

Nesta tentativa de compreensão do que foi a inserção de Frei Manuel 
do Cenáculo no movimento de ideias ilustradas em Portugal o que aparece 
como mais significativo, no âmbito da sua experiência italiana, consubstan‑
cia-se na perspetiva histórica do pensamento decorrente do acolhimento 
prestado à obra de Johann Jacob Brucker (1696-1770) que, entre 1742 e 
1744, publicara Historia critica philosophiae. Esta obra, que viria a mere‑
cer não raras críticas sobre a metodologia utilizada, por parte de Hegel e 

2	 Para Joaquim Cerqueira Gonçalves” o recurso a razões necessárias, que estiveram bem 
presentes na teologia escolástica e que contribuíram para o desenvolvimento da lógica 
medieval tiveram em Raimundo Lulo uma formalização próxima do modelo matemá‑
tico, com a qual Cenáculo sintonizaria, dela se servindo para a argumentação oratória 
do tempo da ilustração” (“Frei Manuel do Cenáculo. “Um franciscano iluminista?” (. 
Itinerarium Ano 61,nº 211: 142). 



D. Frei Manuel do Cenáculo e a Ilustração em Portugal 21

Windelband entre outros, não deixou de ter o mérito de situar, historica‑
mente, o legado filosófico ocidental. Cenáculo viria mesmo a promover, em 
1773, a edição de uma Synopsis historiae philosophiae secundum Bruckeria-
num. A história dos saberes como propedêutica essencial ao desenvolvi‑
mento temático fora, aliás, já assinalado por Luís António Vernei e estava a 
ser incorporada na didática reformista pombalina. 

Frei Manuel do Cenáculo, a partir de 1751, com a prudência e mode‑
ração que lhe é habitual, presta atenção ao progresso dos conhecimentos, 
atitude que transparece, mais tarde, em muitas páginas dos seus Cuidados 
Literários (Cenáculo,1791:219-223). Da experiência romana resultaria a 
subsequente leitura dos livros de “novo gosto” e a reiterada vigilância argu‑
mentativa sobre as fontes de pensamento para o qual mobiliza uma vasta 
erudição. Importa sublinhar, também, o apelo à filologia. Para Cenáculo, o 
conhecimento do grego, do hebraico e do árabe constituíam instrumentos 
imprescindíveis para a exegese bíblica, em atitude de clara abertura crítica 
ao saber teológico que foi determinante em todas as confissões religiosas. 
Na Igreja Católica, durante o pontificado de Bento XIV, houve espaço para 
uma experiência de erudição viva e de sentido ilustrado em que Cenáculo 
se pôde rever projetando-se nos desafios reformistas para que foi convo‑
cado: os da sua Ordem e os da Universidade. 

No primeiro caso, o investimento, a que já aludi, das línguas orien‑
tais, assume uma expressão mais ampla que a do simples conhecimento 
do hebraico e do árabe. Quanto ao árabe, dando corpo ao Plano de Estudos 
para a sua Congregação, aprovado por alvará Régio em 1769, foi possível 
que,a partir de 1772, Frei António Baptista Abranches o ensinasse no Con‑
vento de Nossa Senhora de Jesus. O ensino e os estudos árabes revestia-se, 
aliás, de uma importância fundamental para as relações político diplomá‑
ticas entre Portugal e o Magrebe no século XVIII e nas primeiras décadas 
de Oitocentos, tema que foi, vasta e profundamente, tratado por Eva Maria 
von Kemnitz em obra de referência incontornável(3). Acresce, ainda, no que 
diz respeito, propriamente, a Frei Manuel do Cenáculo, que a sua apetência 
pelo estudo das línguas, como sublinha Joaquim Cerqueira Gonçalves“não 
parece ser estimulada por mera curiosidade, mas por necessidade de, além 
do estudo da Bíblia, que justifica o estudo do hebraico, preparar o diálogo 

3	 Kemnitz, Eva-Maria Von (2010) Portugal e o Magrebe (séculos XVIII/XIX) − Pragma-
tismo, inovação e conhecimento nas relações diplomáticas, Lisboa, Ministério dos Negó‑
cios Estrangeiros/Instituto Diplomático



Percursos de História das Ideias – II 22

com outras religiões, designadamente com o árabe, sendo esta aprendiza‑
gem das línguas uma tradição franciscana, precisamente para facilitar o 
contato com todos os povos” (Gonçalves, 2015:141). 

O envolvimento, também político, de Manuel do Cenáculo, sagrado 
Bispo de Beja em Outubro de 1770, pode considerar-se como um momento 
axial da sua vida e ação. O teor ilustrado, muito peculiar, da atitude mental 
do reformador franciscano encontrará espaço e acolhimento, por parte do 
Poder, para que o deputado da Real Mesa Censória ascendesse a Presidente 
daquele tribunal e tivesse um papel relevante na confeção da parte teológica 
dos Estatutos da Universidade, de 1772 (Marcadé,1978:79-85). 

Um outro aspeto conexo com as responsabilidades políticas de Cená‑
culo tem a ver com a incumbência de Preceptor do Príncipe D. José de que 
viria a dar conta no seu Diário. Do Memorando sobre lições dadas ao Prín-
cipe ressalta a vertente de formação cristã, desde logo através do Catecismo 
de Montpellier que preconiza, com o propósito de assinalar os “pontos prin‑
cipais de Religião”. A História, a Geografia e as Leis constituem, também, 
instrumentos imprescindíveis de formação do Príncipe. No que concerne 
ao conhecimento das Leis, mesmo que, eventualmente, não por inspiração 
direta da Lei interpretativa da crismada Lei da Boa Razão (Carta de Lei para 
se julgar pela Ordenação do Reyno, e Leys Pátrias, de 18 de Agosto de 1769) 
não deve ter faltado a chamada de atenção para a racionalidade regalista 
que Cenáculo incutiria a D. José tendo como pano de fundo as medidas já 
tomadas pelo poder pombalino, de modo a integrar e superar a dispersão 
legislativa antecedente e corrente. Já no que respeita ao ensino filosófico é 
patente a subvalorização da escolástica limitada a noções lógicas rudimen‑
tares. (Cenáculo,2009:605-608). 

3. 

Ao dirigir-se para o múnus episcopal pacense, após 1777, o impulso 
reformista de Fr. Manuel do Cenáculo não esmorece. O pendor erudito e 
esclarecido de descoberta de origens e vestígios históricos, que é uma das 
notas caracterizadoras das Luzes, explica bem o investimento que fez no 
campo da Arqueologia e da Numismática, na musealização e na biblioteco‑
nomia (matéria que tem sido objeto de importantes estudos). A biblioteca, 
para Cenáculo significava mais do que um espaço com livros. Havia, de 
algum modo, implícita, uma dada bibliosofia. Dizia o Bispo de Beja que “Se 



D. Frei Manuel do Cenáculo e a Ilustração em Portugal 23

há quem não frequente as Bibliotecas, ou podendo, as não tenha instruídas, 
destes é que se diz, que repetem sem desculpa a infelicidade dos séculos 
atrasados” (Caeiro,1998:421). 

Na campanha ilustrada de Cenáculo, pautada, também, pelo floresci‑
mento de reuniões académicas, sinalizarei, de modo muito breve,ainda, a 
sua propensão para os estudos económicos. 

O reformismo económico foi uma preocupação que o antístite de 
Beja e Évora articulou com a ação pastoral. O tema foi já exaustivamente 
desenvolvido em Instrução e Economia − As ideias económicas no discurso 
da Ilustração Portuguesa (1746-1820) da autoria de Francisco Vaz, obra 
que tive o privilégio de prefaciar depois de ter orientado a tese de douto‑
ramento que lhe deu origem. Os pressupostos agraristas que informam 
as propostas cenaculanas se, por um lado, se reportam a aspetos morais, 
quer abordando o problema do luxo ou a ociosidade, quer defendendo a 
valorização do trabalho, por outro lado, não descuram aspetos práticos 
que decorrem da sua experiência pastoral, muito atenta, das visitações 
efetuadas, da constatação da doença e da pobreza, da mendicidade, de 
carências de natureza mais estrutural, nomeadamente a da persistência 
do défice populacional, da ausência de dados estatísticos cujo levanta‑
mento promove, da necessidade de colonização do Alentejo que se con‑
cretizou em parte mediante uma iniciativa do Intendente Pina Manique 
(Elisa Maria Lopes da Costa, A Planície Alentejana-um destino migratório 
de famílias açorianas em finais do século XVIII. [ https://repositorio. uac. 
pt/bitstream/10400. 3/311/1/Elisa_Costa_p187-208. pdf ]. Consultado em 
01. 09. 2022). 

Sob a égide da transcendência que rege a ordem natural − a Natureza 
é Deus − de D. Frei Manuel do Cenáculo Vilas Boas, Arcebispo de Évora e 
Bispo de Beja, bem se pode afirmar que, enquanto homem das Luzes, soube 
conjugar, exemplarmente, o saber e a sua utilidade com a piedade cristã. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Caeiro,Francisco da Gama (1998), Dispersos,Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, Lisboa. 

 (1785) Cenáculo, Fr. Manuel do Instrução Pastoral do Excellentíssimo, e Reverendíssimo 
Senhor Bispo de Beja sobre as virtudes da Ordem Natural, Lisboa, na Regia Officina 
Typografica,



Percursos de História das Ideias – II 24

——— (1786) Instrução Pastoral do Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo de 
Beja sobre os estudos fysicos do seu clero, Lisboa, Na Regia Officina Typografica. 

——— (1791, Cuidados Literários do Prelado de Beja em graça do seu bispado,Lisboa, Na 
Officina de Simão Thaddeo Ferreira. 

——— (1794) Memórias Históricas, e Appendix Segundo a Disposição Quarta da Collecção 
das Disposições do Superior Provincial, para a Observancia, e Estudos da Congre-
gação da Ordem Terceira de S. Francisco, Lisboa, na Regia Officina Typografica. 

Dias. S. da Silva (1972), O ecletismo em Portugal no século XVIII-Génese e destino de 
uma atitude filosófica, Coimbra,1972 (sep. da Revista Portuguesa de Pedagogia, 
Ano VI-1972) 

Encyclopédie oú dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Par une Societé 
de Gens de Lettres, (1753) 2ème ed. , A. Lucques, Vincent Giuntini Imprimeur. 

Gonçalves,Manuel Pereira (2015),” Oratória Sagrada no pensamento de Frei Manuel do 
Cenáculo”, Itinerarium,Ano LX!,211. (janeiro-abril 2015). 

Kemnitz,Eva Maria von (2015) “Frei Manuel do Cenáculo. Impulsionador e Mecenas 
dos Estudos Orientais em Portugal”, Itinerarium, Ano LXI/nº 211 (janeiro-abril 
2015). 

Marcadé, Jacques (1978), Frei Manuel do Cenáculo Vilas Boas, Éveque de Beja,Archevê-
que d´Évora (1770-1814), Paris, Fundação Calouste Gulbenkian-

Monteiro, Ofélia Milheiro Caldas (1965), No alvorecer do “iluminismo” em Portugal-D. 
Francisco Xavier de Meneses, 4º Conde da Ericeira, Coimbra, Universidade de 
Coimbra. 

Mota,Luís Carlos (1993), A apologética Cristã em Portugal, Lisboa, Universidade Nova 
de Lisboa, (Dissertação de Mestrado). 

Pereira, J. Esteves (2004), Percursos de História das Ideias, Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, Lisboa. 

——— (2005),O Pensamento Político em Portugal no Século XVIII-António Ribeiro dos 
Santos, Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda, (reimp. ). 

Teixeira, António Braz (2009) “Iluminismo Luso-Brasileiro?”, in A Experiência Reflexi-
va-Estudos sobre o pensamento luso-brasileiro, Lisboa, Zéfiro. 

Vaz, Francisco (2009),Os livros e as bibliotecas no espólio de D. Frei Manuel do Cenáculo 
(Documentos sobre a Instrução do Príncipe D. José//Doc. , Nº 218 A (Biblioteca 
da Academia das Ciências de Lisboa), Lisboa, Biblioteca Nacional de Portugal. 

Selecta Latini Sermonis Exemplaria et Scriptoribus Probatisimis ad Christianae Juventutis 
usum… (1770) Olissipone, Ex Typographiae Regiae. 

Venturi,Franco, (1963)” Les traditions de la culture italienne et les Lumières” in Utopie 
et Institutions au XVIIIème siècle. Le pragmatisme des Lumières, Paris, Mouton-


